## 瓦礫の国からの帰還

A・クービンの幻想小説『裏面』における夢・空間・眩暈

福本義憲

ここでは想像がそのまま現実だった。ただその場合に同時に現れてくることだった。人びとは語りあうに同時に現れてくることだった。人びとは語りあうっちに否応なく自らの暗示に引き込まれていった。

そして自叙伝をはじめ散文作品を書いた文章家であり、 されているように「裏面」とも「対極」とも解釈できる(以下では『裏面』と表記す は「もうひとつの側」、「別の面」の意味でもあって、二冊の邦訳のタイトルに反映 れている。ちなみに、ここで種村が記しているようにこの小説の原題(Die andere Seite) らも分かるように、このエッセイはクービンの幻想小説『裏面』の解説に焦点が絞ら 妙な陰影に彩られている。「まずは挿絵画家であり」という言葉のうちに絵画の面で 棲的」才能についての種村の評価は、むろん手放しの賛嘆といったものではなく、徴 めいた幻想小説『対極』を公にした小説家でもある」と記している。クービンの「両 クービンを絵画と文学の二つの世界の境界を越えて往来した「水陸両棲動物」と呼ん 集の中核ともいうべきエッセイ『失楽園測量地図』を発表している。その中で種村は クービン」を組んだとき、 と重なっている。種村の『失楽園測量地図』は、クービンの青少年期に母親をはじめ る)。後に述べるように、 の評価の一端があらわれているのであろうが、『失楽園測量地図』というタイトルか とする近親者の相次ぐ死、 九七一年三月号で中央公論社の文芸誌『海』がクービンの特集「終末の画家 「両棲的対極性」とは、「まずは挿絵画家」としてのクービンであり、 この意味の多重性がクービンの幻想小説の多重性・多層性 専制君主であり偶像であった父親との葛藤、そして「作家 おそらくこの特集の推進役であったであろう種村季弘は特 「生涯に唯一冊ではあるが謎

の独自性に注目しているのとは対照的である。の独自性に注目しているのとは対照的である。クービンの知恵的な素描画家としての独自性に注目しているのとは対照的である。の独自性に注目しているのとは対照的である。の独自性に注目しているのとは対照的である。の独自性に注目しているのとは対照的である。この独自性に注目しているのとは対照的である。との独自性に注目しているのとは対照的である。との独りと『崇拝』が収められているのだが、にはクービンの集描画家としてのクービンに言及しているのは先に引用した言葉だけである。クービン特集の最初におかれた植谷雄高のエッセイ『クービンの絵に寄せけである。というまざれもない現実』、すなわち、カカーが属していた共同性とその没落の宿命というまざれもない現実」、すなわち、カカーが属していた共同性とその没落の宿命というまざれもない現実」、すなわち、カカーが属していた共同性とそのとは対照的である。

エルンスト・ユンガーはクービンとの書簡集『ある出会い』(一九七五年)を公表

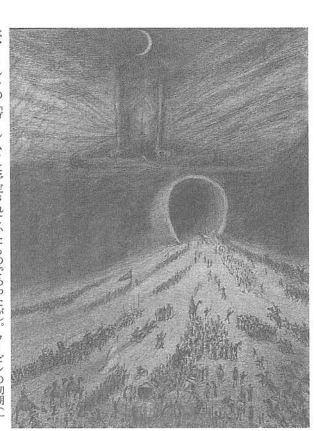
一九二九年から一九五二年(クービンの素描画『人間』に触発されて書か

ユンガーは志願兵として入隊するのだが、 が勃発した一九一四年八月一日その日に 含めて)にわたる書簡のほかに、クービン れ、一九二一年にクービンに送られた詩も 出会いについて語っている。 で、まさしくクービンの素描画との最初の 発表した『塵のデーモンたち』が収録され 書評のほとんどが含まれている。巻末には シュの雑誌『抵抗』に発表した『裏面』の が一九二九年三月にエルンスト・ニーキッ セイ『回顧』が収められ、そこにはユンガー との二○年以上にわたる交流を叙述したエッ ている。ユンガーは「回顧」の冒頭の部分 ユンガーが一九三四年にクービン論として 第 一次大戦

並べられたのであろう。 収められた一枚だが、 素描画に独特の多層的な寓意性を付与しているものといえるであろう。 という「悪夢」(Albtraum) である。このような幾重もの「両面価値」性はクービンの 戦争画によって呼び出されるのは、 うに見えながら、実は「もう一方の面」を指示している。そればかりか、クービンの 意味を読み取るのである。この「両面価値」(Ambivalenz) 右手には棍棒のような屠殺の大刀が握られている。ユンガーはクービンのこの素描画 ような軍隊をいまにも踏み潰そうとしているホメロス風の巨人戦士が描かれている。 この激動の八月にユンガーは書店でクービンの素描画『戦争』を目にして記憶に刻み に、戦いを勝利に導く軍神マルスと農耕民に由来する屠殺神マルスという相対立する もともとクービンの最初の画集『ヴェーバー画帖』(一九〇三年)に 戦争の勃発という興奮状態の中でこの一枚が複製されて書店に そこには象の足とも白砲とも見える右足を上段に構えて蟻の さらに「もうひとつの」途轍もない近代殺戮戦争 は一方の面を表しているよ

画と小説を区別せずに特徴づけているように、 きだされる。 が解体していく」と記している。そこには「ひとつの世界の壊滅」、 惑的な深淵にますます深く沈んでいく。 現しながら、 年の書評では、つねに薄明に包まれた「夢の国」の首都ベルレの病的な崩壊過程を再 近未来の恐怖と運命のヴィジョンを秘めている」(『ある出会い』、九一頁)。 満ちた魅惑的な冒険であった。だがそれ以上に、 で読み終えたという。「当時の私にとって『裏面』は、危険で幻想的で怪奇な行程に たまたまクービンの小説『裏面』を挿絵に惹かれて入手し、たちまち魅了されて一晩 (アレゴリー) でもあるのだ。 値観に縛られた市民世界の崩壊が オーストリア帝国の没落過程のうちに醸成されたものであると同時に、 していく世界の解体、 ユンガーは第一次大戦中の一九一六年秋に、休暇から戻った西部戦線の野戦書店で 戦慄と凄惨、 ユンガーが一九三四年の『塵のデーモンたち』でクービンの芸術を素描 ユンガーは「はじめのうちは存在していた日常的な生の現実が 驚異と怪奇、 その過程での現実と夢、 腐敗と瓦解が精密画と寓意画の合わせ絵のように描 「両面価値」的に表現された政治的・社会的寓意 人間の人格的な境界、 生と死、 クービンの没落・崩壊のヴィジョンは 『裏面』は悪夢のうちに観照された 美と醜、 道徳的、 日常と狂気、 止めどなく進行 社会的な価値 一九二九 不安と 夢の幻

いうことである。クービンは『裏面』に五一枚もの挿絵を自ら書いた(そのうち数枚は素描画家・挿絵画家としての活動と小説家・散文家としての活動は切り離せないとであることは確かである)、ここでユンガーが言っていることは、クービンにあってクービンの寓意性が政治的・社会的なものにあるかはどうかは別としても(文学的

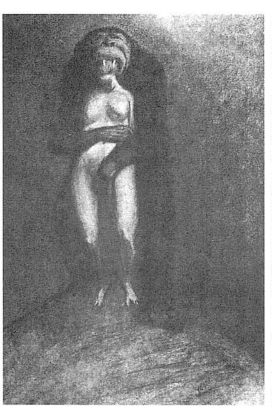


\_

いる。『裏面』の執筆は、クービンにとって芸術的・精神的な危機からの脱出を意味暗示している」と書いて、彼にとって人生および芸術の転機をなしたと率直に述べてに記されているように、短期間で一気に書かれたものであった。クービンは続けてに記されているように、短期間で一気に書かれたものであった。クービンは続けて『裏面』はひとつの魂の転回点をなすものであり、そのことを多くの個所で陰に陽に『裏面』はひとつの魂の転回点をなすものであり、そのことを多くの個所で陰に陽に『裏面』はひとつの魂の転回点をなすものであり、そのことを多くの個所で陰に陽に『裏面』は、一九〇八年の秋に「…』自分で冒険物語を書き始めた。すクービンの『裏面』は、一九〇八年の秋に「…』自分で冒険物語を書き始めた。すりービンの『裏面』は、一九〇八年の秋に「…」自分で冒険物語を書き始めた。す

したのである。だが『裏面』となって結実するモチーフ群の多くが、すでに世紀転換したのである。だが『裏面』となって結実するモチーフ群の多くが、すでに世紀転換したのである。だが『裏面』となって結実するモチーフ群の多くが、すでに世紀転換したのである。だが『裏面』となって結実するモチーフがより具体的にあらわれている。これらは後に『裏面』として結実する幻想小サーフがより具体的にあらわれている。これらは後に『裏面』として結実する幻想小サーフがより具体的にあらわれている。これらは後に『裏面』として結実する幻想小サーフがより具体的にあらわれている。これらは後に『裏面』としておりながら、関連する散文やメモは多くは断片的で書かれたものからの再構成は必ずしも容易でないことは、耐で含る。となって結実するモチーフ群の多くが、すでに世紀転換したのである。だが『裏面』となって結実するモチーフ群の多くが、すでに世紀転換したのである。だが『裏面』となって結実するモチーフ群の多くが、すでに世紀転換したのである。だが『裏面』となって結実するモチーフ群の場で書して捉えることができる。

ように見える。人間が群れをなして怪物の腔内に吸い込まれていくというイメージは(『失楽園測量地図』)の言葉でいえば、巨大神の胎内に通じる「産道逆通過」の図の大なトンネルに、蟻のような人間の大群が吸い込まれていく。丘の上には仏陀を思わ大なトンネルに、蟻のような人間の大群が吸い込まれていく。丘の上には仏陀を思わすでに一九○○年頃に描かれた『地獄への道』では、丘陵あるいは壁に穿たれた巨すでに一九○○年頃に描かれた『地獄への道』では、丘陵あるいは壁に穿たれた巨



がっていくこれらの初期の素描画は、それぞれが別の言葉を使って幾重にも重なって 係も暗示されている。 の体内から発するような臭気をつねに嗅いで暮らしている。 いる姿は おいては人間が獣的な権力に屈従しているだけではなく、 を吞み込もうとする大きな猿の口からもモチーフの共通性が認められるが、 植谷雄高が『海』の特集号でとりあげている素描画『猿』(一九〇三年頃) には、 る。それは「リズムを打つバーテラの脈拍はどこでも感じられた」と表現されている いベルレはどこにいても、バーテラの脈拍が打つのに合わせるかのように鼓動してい 「夢の国」の都市ベルレでの生と重なっていく。薄明に包まれた、決して光の射さな 巨大猷の体内に人間が取り込まれ、そこでの生活を余儀なくされるというイメージは 『大きな口』(一九○二年)という素描画にも使われている。 「夢の国」の夢見る人々の寓意でもある。しかも「夢の国」では、人々は獣 猿の体毛に包まれて、そのリズムを打つ脈拍に体全体を委ねて 権力との間のエロス的な関 幻想小説『裏面』に繋

Ξ

『裏面』と同じ世界を語り合っているのだ。

『裏面』の第一章「訪問」の冒頭には、語り手がクラウス・バーテラの支配する「夢の国」で体験した「奇妙な出来事の一端」を「目撃証人にふさわしく、真実に即しての話。という前書きととれる言葉が記されている。語る」という前書きととれる言葉が記されている。語の場にまぎれこんだ」というのた場面、私がだれからも聞き知ったはずのない場面が叙述にまぎれこんだ」というのた場面、私がだれからも聞き知ったはずのない場面が叙述にまぎれこんだ」というのた。それは「バーテラの近くにいるだけで共同体の全体に想像力が生み出されるという奇妙な現象」の影響によるものだとされるのだが、この留保は場面によって語り手が交替することをすでに予言している。つまり、物語の現実性のレベルがいくつかの層をなすことをあらかじめ示唆しているのである。ここに『裏面』の物語としての特層をなすことをあらかじめ示唆しているのである。ここに『裏面』の物語としての特層をなすことをあらかじめ示唆しているのである。ことに『裏面』の物語としての特別ではない。

いえば、第三部の最終章である第五章の「結末」である。壊滅した「夢の国」から、すぐさまバーテラの代理人の訪問が語られる。この枠を閉じるのは、物語の展開からの当時の状況が簡潔に記されている。これが第一章の第一部であり、続く第二部ではの前口上の部分はすぐに終わり、若い時代のバーテラの回想と三○歳代の語り手「私」異国への旅の体験を報告するという出だしは、枠小説の常套手段であるのだが、こ異国への旅の体験を報告するという出だしは、枠小説の常套手段であるのだが、こ

ここで語り手である「私」はこの旅行が、病床にある人が「頭の中」で赴く旅、 商人リューデリッツは一八八三年、 かせる効果をもっている。そのあと、まだ半睡状態にある「私」は、 念という枠を使いながら、読者に「夢の国」への旅行の真実性についてふと疑念を抱 り、夢の中での旅でありうることを始めて示唆しているのだ。ここは、 ない人がいるが、それらの人も頭の中でしばしばはるかに遠いところまで赴くのだ」。 もはや旅をしたくない人、あるいは病床にある人、あるいはそれ以外にも旅に出られ をしている。… それは衝動だ、 「われわれはみんな旅する者だ、例外なく、みんなそうだ。… われわれはつねに旅 るようになる。夢の国の入り口に着く直前に「私」は眠りの中で奇妙な想念を抱く。 づくにつれて、旅の疲れという合理的な理由があるにしろ、抗しがたい睡眠に襲われ と妻との「夢の国」への旅の記述は、現実感覚に溢れている。だが、 ジアのパーテラの国への旅程は地理的な正確さを感じさせる。実際、 主義の時代状況を考えてみれば、それなりのリアリティがある。たとえば、ドイツの アの奥地に広大な領土を購入して国を建設したという話も、当時の帝国主義・植民地 の養子となって、莫大な遺産を相続したという話も、 証によって最終的にはその信憑性を認めざるをえないからである。パーテラが中国人 性あるいは真実性が付与されている。ガウチュの話に「私」は「信じがたい、 そこでの出来事の真実性に関して、さまざまな解釈をひき起こすもととなっている。 そして、なによりもこうしたエピローグの枠外配置という構成は「夢の国」への旅と 重の才能」を表しているという解釈が一般的なのだが、はたしてそうなのだろうか。 う文が斜字体で書きつけられている。この言葉はクービンの素描画家と小説家の「二 物」の魔力を何度も再体験する様子が語られ、 「エピローグ」がおかれて、治療院に入った「私」が「夢の国」での「すさまじい見 ア軍に発見される。「私」はドイツに連れ戻されて「治療院」に収容されるのである。 すて、真新しい衣服を着てパナマ帽を被って瓦礫の山から立ち去っていく。語り手の アメリカ人ベルがこともなげな風情で生還する。埃だらけの一九世紀風の衣装を脱ぎ 物語はこの「結末」の章で文字通り完結している。だが、この「結末」のあとには はバーテラの死んだ岩窟の階段に気を失って倒れているのを遠征してきたロシ 一章において「夢の国」の支配者バーテラの代理人ガウチュのもたらした招待の これは詐欺だ」と何度も内心に呟きながらも、 その夢幻的・幻想的な成り立ちにもかかわらず、 自然法則だ!… もう遠くをあちこちとさすらって 南西アフリカを自己資金で購入している。中央ア 最後に「造物主は半陰陽である」とい その資産を費やして、 パーテラの写真と手紙という物 物語としての最大限の現実 妻の「セイレー 「夢の国」に近 語り手の「私 夢の中での想 中央アジ つま

で現実のものとなる。だが、「夢の国」そのものが夢であるとしたらどうであろうか。声で」つぶやく。「私は二度とここから出られないわ」。この妻の言葉は「夢の国」の入口であるトンネルの中で「私」は「未知の恐ろしい感覚」に囲まれた「夢の国」の入口であるトンネルの中で「私」は「未知の恐ろしい感覚」にいっとうな声」によって起こされる。「起きなさい、着いたわ、夢の国よ!」。セインのような声」によって起こされる。「起きなさい、着いたわ、夢の国よ!」。セインのような声」によって起こされる。「起きなさい、着いたわ、夢の国よ!」。セイ

## 四四

圧倒的になる。 配する不可解な運命と闘い、 うとするが、会おうとしないバーテラに対して激しい敵意と憎悪を抱く。 言っても、それは錯覚だといって信じないし、 が起こっても、 な描写が現実性を支えているからである。 れているかに見える。どれほど戦慄を呼び起こす場面であっても細部にわたるリアル し用いられる。 夢の中で現実が夢かもしれないと考える構図は、 旧友であるバーテラに会って、ベルレに起こるさまざまな出来事の説明を求めよ 「夢」 それを錯覚、 小説の展開の中では、 あるいは 「ヴィジョン」と明示的に題された章では幻想的な描写が 闘争心が主人公「私」の「生きる糧」となっていく。 幻覚として合理化しようとする。 現実と夢あるいはヴィジョンはいちおう区別さ 主人公の 謎の時計塔の秘密を解明 クービンの 私は、 妻がパーテラを見たと どんなに奇妙な出来事 「裏面」 の中で繰り返 夢の国を支

呼び、 イツの山間の故郷の光景からはじまり、 応しているのが第三部の第四章の「ヴィジョン」と題された章である。この章は、ド 夢であることを前提としていることは明らかである。この「夢の惑乱」という夢に対 的な場面が次々と現れるのだが、ブラントシュテッターはこの夢を「夢の中の夢」と 出てきて、突然巨人になったり、得体の知れない人物が空で魚を釣ったり、 ないが、それがいかにも奇妙なのでここに書きとめておきたい」という文で始まり、 崩壊が始まる第三章のちょうど前に、「夢の惑乱」と題された章がある。 ○年『文学と芸術の中の幻想』)。 「私は目覚めた」で終わる典型的な枠物語である。この夢には、人殺しの粉ひき屋が 「この夜、 小説の第二部の最後、パーテラに敵対するアメリカ人ベルが登場して「夢の国」 「夢の国」の物語の全体の象徴の役割を果たしていると解釈している(一九八 私は大いなる思想を抱いて眠りについた。 「夢の中の夢」という表現は「夢の国」そのもの 巨人化したパーテラとベルが死闘を繰り広げ 私の見た夢はそれほど偉大では

ラの死の儀式という異様な光景に移っていく。る目も眩むような幻惑的な場面に転換し、青い眼の人々による岩窟の聖堂でのパーテ

「私」のほかに、さらに第一章の冒頭で留保されているように、「私が立ちあうことはである。それは「夢の国」全体の出来事の象徴あるいは寓意でもある。この語り手のいる。「夢の国」の謎めいた出来事と格闘する語り手「私」の語った夢とヴィジョンこの二つの章は語り手の「私」が見た「夢」であり「ヴィジョン」であるとされて



え難く、 だ」というときの語り手「私」がいる。アメリカ人ベルの活動を描くときがそうだが、 ありえなかった場面、私がだれからも聞き知ったはずのない場面が叙述にまぎれこん この最後の方の「私」の一人なのである。芸術的・精神的危機から帰還したクービン 眼をもって物語を語っているのだ。そして、 ぞれが固有の見解をもっている」。「私」には多くの「私」がいて、それぞれが異なる された章では「私」が数多くあるという認識が示されている。「私は私自身驚愕した りの「私」である。だがそれだけではない。 れを描く語り手は、 も眠ってしまう。だが、ベルだけは一人眠りこまずにパーテラとの戦いを続ける。 とくにバーテラによって睡眠病がベルレの人間すべてを襲ったときには語り手の にもっとも近い「私」、それは口絵に描かれた自画像である。この口絵がエピローグ ことには、 と対応しているのだ。その顔は「半陰陽」そのままに陰と陽のふたつに分たれている 〈私〉のひとつがいつももうひとつの私の背後からうかがっているのだ。それに続く 〈私〉はその前の 影の中に消えている」。エピローグを書いたのは、「私」からはもう見えない 私の私は無数の 〈私〉よりも大きくて近寄りがたかった。…この〈私〉たちのそれ バーテラの影響下にあってその想像力に呪縛されているもうひと 〈私〉から構成されていることに気付いた。その多くの 「最後の方の〈私〉はもはや私からは捉 「夢の惑乱」の前に「認識の解明」と題